
European Public & Social Innovation Review 

ISSN 2529-9824 

Artículo de Investigación 

Pedagogías para la paz: entre la urdimbre 
de la agresividad humana y la utopía de la 
reconciliación 

Pedagogies for peace: between the warp of human 
aggressiveness and the utopia of reconciliation 

Juan José Burgos Acosta1: Universidad Colegio Mayor de Cundinamarca, Colombia. 
juanj.burgos@unicolmayor.edu.co 
Edna Virginia Rodríguez Acosta: Universidad Colegio Mayor de Cundinamarca, Colombia. 
evrodriguez@unicolmayor.edu.co 
Ana Yadira Barahona Rojas: Universidad Colegio Mayor de Cundinamarca, Colombia. 
aybarahona@unicolmayor.edu.co 
Clara Stella Juliao Vargas: Corporación Universitaria Minuto de Dios UNIMINUTO, 
Colombia. 
csjuliao@uniminuto.edu 

Fecha de Recepción: 13/12/2024 

Fecha de Aceptación: 15/01/2025 

Fecha de Publicación: 20/01/2025 

Cómo citar el artículo 
Burgos Acosta, J. J., Rodríguez Acosta, E. V., Barahona Rojas, A. Y. y Juliao Vargas, C. S. (2025). 
Pedagogías para la paz: entre la urdimbre de la agresividad humana y la utopía de la 
reconciliación [Pedagogies for peace: between the warp of human aggressiveness and the 
utopia of reconciliation]. European Public & Social Innovation Review, 10, 1-20. 

https://doi.org/10.31637/epsir-2025-1300-pp. http://doi.org/... 

Resumen 
Introducción: Este estudio explora los escenarios de debate en las diversas pedagogías para la 
paz implementadas en Latinoamérica y Colombia, con el objetivo de identificar sus 
contribuciones, desafíos y lecciones aprendidas para promover una paz sostenible. 
Metodología: Se consultaron bases de datos especializadas como ProQuest, Eric, Google 
Académico, Peace Research Abstracts y JSTOR, para identificar artículos y libros relacionados. 
Se utilizaron términos como “paz”, “pedagogía”, “cultura de paz”, “educación” y 
“agresividad”. Las teorías se compararon para identificar diferencias y coincidencias. 

1 Autor Correspondiente: Juan José Burgos Acosta. Universidad Colegio Mayor de Cundinamarca (Colombia). 

mailto:juanj.burgos@unicolmayor.edu.co
mailto:evrodriguez@unicolmayor.edu.co
mailto:aybarahona@unicolmayor.edu.co
mailto:csjuliao@uniminuto.edu
https://doi.org/10.31637/epsir-2025-1300
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 
 

Resultados: Los resultados muestran una tendencia hacia la integración de enfoques 
interdisciplinarios que incluyen educación, psicología, sociología, ciencia política y estudios 
de género. Se destaca la importancia de la formación crítica de la población para desmitificar 
las narrativas dominantes. Discusión: La creación de nuevas prácticas sociales inclusivas es 
clave para transformar los entornos hacia una paz estable, especialmente en los territorios 
colombianos, mediante la crítica de las narrativas que emanan de los centros de poder. 
Conclusiones: Las pedagogías críticas, dentro de sociedades hipercomplejas, han propuesto 
estrategias y mecanismos para movilizar a sujetos sociales hacia la construcción de la paz. 
 
Palabras clave: cultura; paz; reconciliación; sujeto; transformación; hipercomplejidad; análisis; 
contexto. 
 

Abstract 
Introduction: This study explores the debate surrounding various pedagogies for peace 
implemented in Latin America and Colombia, aiming to identify their contributions, 
challenges, and lessons learned to promote sustainable peace in the region. Methodology: The 
research involved consulting specialized databases such as ProQuest, Eric, Google Scholar, 
Peace Research Abstracts, and JSTOR to identify relevant articles and books using terms like 
“peace”, “pedagogy”, “culture of peace”, “education” and “aggression”. Theories were 
compared to highlight differences and similarities. Results: The findings reveal a trend toward 
integrating interdisciplinary approaches in peace pedagogy studies, incorporating 
perspectives from education, psychology, sociology, political science, and gender studies. 
Critical population training is seen as essential to challenge dominant narratives. Discussion: 

Creating new inclusive social practices is key to transforming environments toward lasting 
peace, particularly in Colombian territories, by questioning narratives from centers of power. 
Conclusions: Critical pedagogies in hypercomplex societies propose strategies and 
mechanisms to mobilize social agents toward the construction of peace. 
 
Keywords: culture; peace; reconciliation; subject; transformation; hypercomplexity; analysis; 
context. 
 

1. Introducción 
 
La agenda 2030 propuesta por la Organizaciones de Naciones Unidas dentro del contexto del 
desarrollo sostenible, promulgada a partir del mes de mayo de 2015, señaló unas metas 
específicas que en su momento se resumieron en 17 objetivos, que intentaron priorizar las 
necesidades más urgentes que reclama la humanidad. 
 
Aunque es claro que cada uno de los objetivos está relacionado, no obstante, la ONU describe 
cada uno de ellos y caracteriza las distintas metas a cumplir; uno de ellos que corresponde al 
número 16 y que lleva por nombre Paz, Justicia e instituciones sólidas, es el que más identifica 
el propósito de este artículo que se presenta a la comunidad académica, pues entre otros 
aspectos destaca la necesidad de crear una cultura de paz que implica “el aprendizaje de 
nuevas formas de resolver y manejar los conflictos bajo concepciones pacíficas y de no 
violencia que permita la permanencia de la paz en la cultura y la sociedad” (ODS, 2015, p. 71). 
 
Las primeras dos décadas del siglo XXI han estado marcadas por una serie de acontecimientos 
de orden político, social, económico y cultural que se han venido sucediendo en periodos 
relativamente cortos, y que se han manifestado en lo que algunos llaman saltos cualitativos, 
que han reconfigurado la historia con un alcance global. 
  



3 
 

La primera crisis se produjo al despertar el segundo milenio en los Estados Unidos, y fue 
precisamente la caída de las Torres Gemelas que en su momento significó un cuestionamiento 
a los principios del capitalismo en cabeza fundamentalmente del poder de los Estados Unidos, 
que devino al mismo tiempo, en la profundización de la crisis en las democracias modernas, 
en términos de su eficacia para responder a los problemas que la población demanda 
continuamente. 
 
El segundo hecho tiene que ver con la caída, a partir del año 2010, de regímenes autoritarios 
en territorios árabes (Libia, Egipto, Yemen y Siria, entre otros) de profunda tradición patriarcal 
y militar, que reclamaron otras formas de organización de los estados, y que marcará una 
reorganización de dichas naciones de las formas de lucha de sus ciudadanos. Un tercer eje de 
problema se expresa en las crisis de las democracias latinoamericanas que originaron 
gobiernos dictatoriales que se instalaron en el poder con discursos populistas que terminaron 
ahondando la crisis y sumergiendo a pueblos enteros en el hambre, el desplazamiento y la 
miseria; caso de Venezuela y Nicaragua. 
 
Un cuarto momento crítico de orden global fue producido por el COVID-19, a partir de marzo 
de 2020 que produjo una crisis sin precedentes en la historia de la humanidad, que ahondó los 
problemas e hizo que se incrementara la pobreza, el desempleo y la injusticia social, 
aumentando las brechas históricas de desigualdad social que ya de por sí, traían un lastre.  
 
Aún sin terminar la tragedia que trajo la pandemia, el 24 de febrero de 2022, Rusia invade 
Ucrania, generando otra crisis global, que abrió las puertas a la posibilidad de una tercera 
Guerra Mundial, toda vez que se convirtió en un enfrentamiento directo entre Rusia, de por sí 
una potencia, contra los países de la OTAN, liderados por Estados Unidos y la mayoría de los 
países europeos. 
 
Pero no sólo dicha guerra se convirtió en un interés mundial, sino que a su turno, generó una 
serie de efectos colaterales que perturbaron profundamente las economías a nivel 
internacional; dado que se produjeron una serie de bloqueos de las exportaciones e 
importaciones de distintos productos, de un lado y del otro, que trajeron como consecuencia, 
entre otras cosas, el encarecimiento del petróleo y el elevado costo de los alimentos, que afecta, 
no sólo los países en vías de desarrollo, sino también a la mayoría de países poderosos que 
hacen parte del bloque europeo.  
 
Apenas sucedido lo anterior, la visita de la secretaría de estado de los Estados Unidos Nancy 
Pelosi a Taiwán aumentó las tensiones globales, esta vez por cuenta de la reacción de China, 
quien interpretó dicha visita como una agresión que la llevó a comenzar ejercicios militares en 
los alrededores de la isla. Rusia y Corea del Norte, dos potencias nucleares mundiales a su 
turno manifestaron su apoyo a China con fuertes críticas a la nación del norte. 
 
Posteriormente en octubre de 2023, el mundo volteó la mirada hacia Israel y Palestina, luego 
de que Hamas atacara a un grupo de personas que se encontraban en un festival, matando y 
secuestrando a gran parte de ellos, lo que desató una respuesta de guerra de parte de Israel 
con una serie de consecuencias catastróficas para los ciudadanos de ambas naciones con 
consecuencias que hasta el momento en que se escribe este texto, son incalculables. 
  



4 
 

En ese contexto internacional, la llegada por primera vez de un presidente de izquierda a 
Colomba, quien abiertamente a declarado a Israel como enemigo por considerar que su primer 
ministro Benjamín Netanyahu es un “genocida” por los ataques contra el pueblo palestino, 
que completa ya casi dos años de gobierno con la promesa de “paz total”, en lugar de despejar 
un camino claro hacia la búsqueda de la paz en los territorios, parece enrarecerlo; el mismo 
presidente de la república de Colombia Gustavo Petro Urrego ha reconocido que la paz total 
es un camino muy complejo. 
 
Además, su administración ha estado rodeado de una serie de escándalos probados de 
corrupción que van desde su familia y pasan por miembros del propio gobierno, 
reproduciendo las mismas costumbres de todos los gobiernos anteriores, que tanto ha criticado 
el mandatario de izquierda. 
 
De cara a las consideraciones anteriores, este articulo propone realizar un acercamiento a los 
escenarios de debate en que se sumergen las diversas pedagogías para la paz que se han 
implementado en el contexto latinoamericano, centrándose específicamente en el caso de 
Colombia, con el fin de identificar sus contribuciones, desafíos y lecciones aprendidas para 
promover la construcción de una paz sostenible en la región; además es importante para este 
país porque debido a la historia prolongada, no solo del conflicto armado, sino también de 
distintas violencias letales (crimen organizado, atracos, violencia de género, feminicidios, 
secuestros, y violencias familiares), las pedagogías alternativas ofrecen herramientas y 
enfoques educativos importantes para transformar la cultura de la violencia en una de paz y 
reconciliación. En un país que ha sufrido décadas de violencia, la implementación de 
pedagogías para la paz es esencial para fomentar la convivencia pacífica. 
 
De esta manera se propone como objetivos; en primer lugar, ofrecer las bases sobre las cuales 
se ha construido muchos de los comportamientos de los seres humanos en la cultura occidental 
que se fundamentan en discurso hegemónicos consuetudinarios para fomentar configuración 
de relaciones patriarcales que derivan en distintos tipos de violencias. 
 
Y en segundo lugar, realizar un análisis crítico de la producción científica documental que se 
ha construido en dos décadas del devenir en la historia de Colombia asociada a pedagogías 
para la paz, educación para la paz y cultura de paz  que haya sido producto de reflexiones, 
debates, teorías y prácticas sociales in situ que permitan valorar están contribuciones como 
aporte en el marco de la construcción de escenarios de paz, y de esa manera abrir posibles 
líneas de investigación y debate, no solo a nivel nacional sino internacional, pues si bien, 
Colombia es un país inmerso en múltiples violencias que requieren propuestas alternativas de 
paz; en el mundo los conflictos se han intensificado y hacen parte del paisaje planetario cada 
vez más necesitado de procesos de paz y reconciliación.  
 
1.1. Las complejidades de la condición humana  
 
Los científicos están de acuerdo en aquella tesis según la cual, cuando casi todo en la tierra 
estaba hecho apareció la especie humana, con dos particularidades: la primera es que James 
Watson y Francis Crick cuando en 1953 descubren la estructura del ADN declaran que todos 
los seres vivos comparten el mismo código genético de donde se desprenden toda una suerte 
de especies diferenciadas. Y la segunda, es que poseen el cerebro más evolucionado que les 
permite pensar el pensamiento, crear, construir proyectos e intervenir la naturaleza para 
transformarla, entre otras tantas cualidades de las que está dotada. 
  



5 
 

Si bien la especie humana hace parte de lo que Capra (1996) en su momento llamó la trama de 
la vida o lo que Boff (2022), denomina comunidad de vida, en una concepción de pertenecer a 
lo que los griegos llamaron casa común (οἶκος), históricamente parece imponerse la ideología 
a partir de la cual el ser humano es el centro, principio y razón de ser que domina sobre las 
demás especies, incluyendo a la suya propia. 
 
Una de las paradojas que se yerguen entorno al sentido de la razón de ser de la condición 
humana, se resume en la siguiente pregunta: ¿Cómo es posible que se hayan alcanzado tantos 
desarrollos científicos, pero no haya sido posible lograr sociedades pacificas de manera 
permanente donde los conflictos se transformen en oportunidades de armonía continua entre 
seres humanos y su medio ambiente?  
 
Alrededor de estas contradicciones que caracterizan la condición humana se han construido 
mitos, relatos y teorías, que han dado paso al desarrollo de distintas formas de vida desde 
donde se construyen paradigmas de lo humano, de lo que es, y de lo que debe ser. 
 
 1.1.1. Mitos, relatos y teorías: una construcción cultural  
 
En cuanto a los mitos; algunas miradas consuetudinarias imponen la idea que existe una sola 
forma de conocer el mundo, es decir, una epistemología dominante, que no solo tiene 
incidencias en el nivel científico, sino también en las mismas relaciones sociales; así, las ciencias 
empírico-analíticas pretenden posicionar el poder de unos conocimientos sobre otros, bajo el 
argumento que son los que más han dado resultado a lo largo del tiempo a través de 
innovaciones y desarrollo que indudablemente han mejorado la calidad de vida de los 
humanos. Sin embargo: 
 

La matriz patriarcal latente en nuestros días en las ciencias empíricas es, quizás, la 
evidencia más contundente a favor de la tesis que apunta a que la objetividad y 
neutralidad epistemológica son nada más ilusiones que se apoyan sobre la vigencia del 
sujeto particular hegemónico. (Rivera, 2023, p. 42). 

 
Otros crearon el imaginario según el cual la razón es la única dimensión que dirige todas las 
acciones humanas y que ha sido expandido en occidente con una fuerte influencia de la cultura 
greco-judeo-cristiana. Desde este paradigma no solo se desconoce otras dimensiones que 
componen el cerebro humano, sino que a la postre, entre otras cosas, se ha desconocido el 
papel de la mujer en la construcción de lo social, lo académico y científico. E igualmente los 
estados modernos imponen las razones construidas desde visiones hegemónicas 
controladoras, sobre lo estético, el sentimiento, lo afectivo, lo pasional y lúdico alrededor de lo 
cual condenan y castigan.  
 
Con respecto a los relatos; la modernidad creo al menos cinco grandes narrativas mesiánicas 
de carácter metafísico. El cristianismo, que ya llevaba casi dos milenios, pero que se siguió 
manteniendo a través de conquistas y colonizaciones en varios territorios, cuyos efectos 
colaterales pasaron por lo social, político, económico y especial lo educativo, bajo la promesa 
de un reino de dios para aquellos “hijos de Dios”. 
 
El Marxismo, que con el argumento de los supuestos seis estados por los que la humanidad 
transita, cuyo principio es que la burguesía liquida al feudalismo de donde surge el 
proletariado y éste provoca el estado de la plenitud, donde ya no habrá sufrimiento por cuanto 
se resuelven todos los problemas de la humanidad, provocados históricamente por las clases 
dominantes; es tan intenso el materialismo histórico que termina por convertirlo en lo que 
Derrida llama un espectro fantasmagórico (Alvaro, 2022).  



6 
 

El iluminismo, según el cual, la razón es la diosa de la historia, que lleva a los hombres a un 
estado de racionalidad en la cual ya no va a existir la irracionalidad expresada en el 
oscurantismo que vivió la humanidad durante tantos siglos; la razón permite acceder a las 
grandes verdades que permitirán a la humanidad resolver todos los problemas que empieza 
a ser evidente en la industrialización que se produce en Europa. 
 
En el marco del iluminismo, el relato del Cientificismo hace carrera basado en las teorías 
empírico-analíticas que están explicadas, entre otros, por el filósofo francés Augusto Comte 
(1798-1857), a quien se le atribuye la fundamentación conceptual del positivismo en una 
publicación que titula “El discurso sobre el espíritu positivo”, en el que propone su tesis sobre 
la ley de los tres estadios por los que ha pasado la humanidad en su camino evolutivo: el 
mítico-religioso, donde todo los fenómenos se explican a través de mitos y/o religiones; el 
metafísico, dirigido al estudio de la naturaleza, sus causas y principios sobrenaturales que 
mueven el mundo expresado en entidades inmutables que solo la razón puede aproximarse a 
conocer; y el estadio científico o positivista, que representa la madurez de la humanidad, el 
principio y el fin de toda razón. 
 
La ciencia se convierte en la nueva “diosa” que garantiza el progreso real que se puede 
evidenciar en cada descubrimiento, pero aun más, será el camino más adecuado para resolver 
todos los problemas, incluso sociales, políticos y económicos.  
 
 Y un último relato: el capitalismo, lo representa el triunfo del desarrollo de las economías 
dominantes que garantiza la prosperidad para todos, que tiene su primera fuente en las teorías 
económicas del escocés Adam Smith, padre del liberalismo y autor de “La riqueza de las 
naciones” y que posteriormente hacia los años 70s del siglo XX degeneraría en lo que se 
denominó el neoliberalismo, que, según algunas tradiciones teóricas, es el mismo “capitalismo 
salvaje”. 
 
Según el profesor Maldonado (2018), este paradigma ha estado presente en los distintos 
modelos de desarrollo que lo camuflan con nombres como: desarrollo clásico, neoclásico, a 
escala humana e incluso el llamado desarrollo sostenible que no solo son capitalistas sino 
antropocéntricos y patriarcales que han llevado a la humanidad al estado actual de peligro 
inminente de destrucción total.  
 
En relación con las teorías; Algunas han intentado comprender qué causas, razones y 
circunstancias ha influido para que los seres humanos se comporten de determinadas maneras, 
bien para cooperar o para hacer la guerra. Varios autores en distintos momentos y de acuerdo 
con las investigaciones acumuladas en cada contexto recogen algunas de las principales tesis 
sobre la agresividad humana que degenera en variados tipos de violencias:  
 
Montagu (1990), ofrece un trabajo científico interesante que aún sigue marcando hitos 
importantes que ayudan a explicar el porqué de la violencia y la guerra más en unas culturas 
que en otras. Sus investigaciones lo llevan a tomar dos rutas: la perspectiva de aquellos autores 
y escuelas de científicos con una alta publicidad y prestigio que sostienen la tesis de que los 
seres humanos son violentos por naturaleza. 
  



7 
 

Esta teoría se sostiene por algunos hechos: si se mira la historia de la humanidad, con facilidad 
se concluye que es también la historia de la guerra; algunos hallazgos arqueológicos y gran 
parte de las expresiones artísticas dan cuenta del uso de armas, imágenes de batallas y distintas 
formas de agresión; si se considera que el ser humano es una especie animal, por más que haya 
evolucionado como ninguna otra especie, se infiere que los mismos comportamientos de éstos 
los manifiestan aquellos; algunas interpretaciones sobre las investigaciones de Darwin darían 
pie para pensar en un origen agresivo natural de los humanos a partir de la tesis según la cual, 
la lucha por la sobrevivencia conlleva necesariamente a aniquilar al contrincante imponiendo 
la ley del más fuerte.  
 
Esta perspectiva de la idea de un origen natural asesino de la especie humana ha sido reforzada 
también con las declaraciones de “grandes autoridades” que han esparcido esa mirada a través 
de los distintos desarrollos e impactos que han tenido sus teorías. Hobbes (1558-1679), declaró 
que el estado natural de los hombres es la maldad por eso es necesario que exista un estado 
que lo regule – un Leviatán- que evita que la sociedad permanezca en una condición 
permanente guerra y anarquía total. Freud, comparte la idea de Hobbes en el sentido que el 
ser humano es agresivo por naturaleza; tanto uno como el otro declaran que el hombre es lobo 
del hombre, y afirma: “el hombre no es una criatura tierna y necesitada de amor, que solo osará 
defenderse si se le atacara, sino, por el contrario, un ser entre cuyas disposiciones instintivas 
también debe incluirse una buena porción de agresividad”. (Freud, 1986, p. 3.046); solo que 
para el padre del psicoanálisis los impulsos de maldad de unos contra los otros, es controlada 
por dispositivos culturales a través de normas, castigos y prohibiciones morales que en el 
fondo producen en los humanos un malestar porque sienten que sus necesidades y deseos más 
básicos son reprimidos.  
 
Existen también autoridades que incluso han sido premio nobel y que trasladaron sus 
hallazgos sobre ciertas especies de animales al comportamiento de los humanos concluyendo 
su origen asesino; es el caso de Konrad Lorenz, uno de los fundadores de la ciencia moderna 
de la conducta animal, quien afirmó tener pruebas fehacientes que ciertos grupos humanos 
usaron las armas no solo para cazar sino también para matar a sus semejantes. Ideas afines a 
profesores e investigadores prestigiosos como Raymond Dart y Robert Ardrey. En razón a esos 
desarrollos “no es sorprendente que muchos acepten como verdad la afirmación de que la 
violencia constituya una cualidad humana, y que el hombre mata a sus congéneres debido a 
la herencia recibida de ancestros homicidas” (Montagu, 1990, p. 30).  
 
La segunda vía, en la que el mismo se inscribe y que argumenta con los más importantes 
descubrimientos científicos sobre la evolución humana que en su momento contaba, es aquella 
tesis que defiende un origen natural más cooperativo que agresivo de los seres humanos, entre 
otras, por las siguientes razones: las evidencias más profundas muestran que ha existido en la 
especie humana un hilo de cooperación y ayuda mutua que la llevó a estados evolutivos cada 
vez de más conciencia; la tesis del hombre asesino por naturaleza se hubiera sostenido en sus 
comportamientos, hubiera desaparecido; gracias al desarrollo cerebral fue posible no ser 
exterminando por otras especies y para afrontar los cambios bruscos de temperatura que 
implicó planear y acordar acciones que solo son posibles si hay cooperación; igualmente la 
organización de la familia, el clan o grupos para crear proyectos y perfeccionar sus 
herramientas para transformar su medio. 
 
Y así como todas esas prácticas fueron aprendidas en periodos largos y complejos de tiempo, 
también la maldad y la violencia a pequeña, mediana y gran escala fue aprendida 
culturalmente; y en esa medida “ningún ser humano ha nacido nunca con impulsos agresivos 
u hostiles y ninguno se hace agresivo u hostil sin aprenderlo” (Montagu, 1990, p. 253). 
 



8 
 

Sánchez (2020), ubica el debate de la agresividad a partir de cómo ha sido abordado desde la 
psicología y sociología, colocando como base el hecho de que comporta la intencionalidad que 
genera multiplicidad de violencias. En ese orden de ideas, desde la psicología describe el 
trastorno antisocial, que directa o indirectamente genera niveles de violencia que se 
manifiestan en la familia el sistema educativo y en las relaciones sociales del entorno, que 
puede tener sus raíces en el ajuste emocional heredado, pero también del contexto en que van 
creciendo los individuos, que se va expandiendo como una onda; es decir, la violencia que se 
puede producir por factores psicológicos no es un tema solo individual. “Hay pruebas que 
ponen de manifiesto que estos trastornos tienen su expresión en unos indicadores en la 
infancia que anuncian los problemas que aparecerán más tarde” (Sánchez, 2020, p. 430). 
  
Mientras que desde la sociología la base se encuentra precisamente en los hechos sociales que 
son determinantes para que los grupos de interés se organicen o simplemente se movilicen 
para generar distintas formas de agresión que van desde el abandono por un desastre natural, 
hasta la defensa de intereses individuales y/o grupales en no pocas ocasiones motivadas por 
ideologías.  
 
Para otros expertos, la agresividad que deriva en violencia también está asociada a ciertas 
identidades colectivas que se construyen culturalmente, motivada por intereses, que 
constituyen y hacen parte de una estructura planeada o como respuesta a distintas formas de 
agresión, como empobrecimiento, abandono o ataques deliberados. De esa manera, “cada 
persona pertenece a múltiples «nosotros» con lealtades contrapuestas en su respuesta a los 
desafíos de los diferentes intereses que emergen de los múltiples «ellos» con los que se 
confronta” (Moñivas, 2022, p. 142) y que determinan amigos y enemigos en las dinámicas 
sociales que se tejen.  
 
Vale la pena, por último, no perder de vista los análisis actuales que se hacen desde la 
perspectiva cultural, “los cuales se enfocan en los ritos, costumbres, subculturas y 
organizaciones que se estructuran con base en determinados códigos para el uso legítimo o 
ilegítimo de la violencia” (González, 2021, p. 313). Aquí es importante tener en cuenta cuáles 
son las causas que provocan distingo niveles de agresión, los tiempos, lugares y todas las 
luchas de fuerza que provocan en medio de los imaginarios sobre lo legal e ilegal que se 
expande como una mano invisible en toda una suerte de micropoderes y macropoderes que 
se producen al interior de los grupos, organizaciones y los mismos estados que originan una 
serie de contradicciones, incertidumbres y complejidades que no permiten que la población 
disfrute de ambientes de paz más estables en el tiempo. 
 
Pero las consideraciones anteriores, no son solo meras descripciones o constataciones, sino que 
a partir de esos desarrollos en torno a mitos, relatos y teorías construidas a lo largo del tiempo 
se han configurado determinadas relaciones con arreglo a dispositivos de poder que devienen 
en distintas expresiones de conflictos, guerras o agresiones, pero también a procesos de lucha 
por una convivencia pacífica en los grupos humanos donde se respete la paz como un derecho 
universal. 
 
Frente a los discursos hegemónicos de la guerra, que justifican las distintas violencias hacia los 
grupos más vulnerables, las historias del perdón, cooperación y reconstrucción, se teje una 
narrativa que desafía la lógica de la guerra y la agresión, promoviendo un ambiente de 
reconciliación y convivencia. Esa ha sido una de las luchas más destacada en los países que 
históricamente han vivido conflictos armados y violencias letales y en donde la cultura de paz 
se vuelve un reto permanente.  
 
 



9 
 

 1.1.2. Cultura de paz: un reto permanente  
 
Aunque hay un alto volumen de acepciones sobre el termino de “cultura”, para el propósito 
de este articulo asociado a las pedagogías de la paz y la superación de las distintas violencias, 
el enfoque que se defina de la cultura es determinante, porque no se trata de describir solo la 
semántica del término, sino de precisar aquellos aspectos que permiten configurar acciones 
transformadoras en contextos culturales diversos. En ese orden de ideas, no es suficiente 
afirmar que simplemente es el conjunto de creencias, mitos, costumbres y normas que 
comparte una determinada comunidad. 
 
Algunos autores como Geertz (1998), han llegado a afirmar que es uno de los conceptos más 
difíciles de definir por la cantidad de factores complejos que comporta; él mismo encuentra, al 
menos más de diez acepciones. La cultura la presenta como un entramado o tejido de 
conversaciones que se establecen dentro de una comunidad en la que se hace común una 
determinada manera de comportarse frente al mundo, caracterizando la manera de pensar y 
de actuar. Esta forma particular de relacionarse, comunicarse e interactuar con los otros, 
permite adquirir la propia identidad, desde la cual se le asignan sentidos a las experiencias 
sociales.  
 
Ubicado en esa perspectiva, Maturana (2018), considera que la cultura es una red de 
conversaciones que establece una comunidad determinada dentro de las cuales se coordinan 
acciones haciendo uso del lenguaje, no sólo como mediación del proceso de comunicación, 
sino como constitutivo de la condición humana, en tanto el lenguaje es acción porque tiene 
poder y no solo información que circula. Para el autor el concepto también debe considerar las 
emociones y los estados de ánimo en la medida en que son definitivos para lograr cambios en 
las configuraciones sociales, pues aquel mito de que es la razón quien dirige las acciones 
humanas, no es tan cierto, por cuanto los estudios sobre el cerebro demuestran el papel que 
juega esta dimensión emocional en los comportamientos humanos; y si se trata de la 
construcción de una cultura de paz, resulta altamente significativo y evidentemente está 
articulado a la cultura de paz. Y es que: 
 

La civilización está sólidamente anclada en los afectos. Nada de lo que ha ocurrido en la 
historia de la humanidad podría ser explicado si no existiera el asombro ante la belleza, 
la compasión ante el dolor, o la rabia ante la injusticia. El intelecto con sus razones viene 
después. Mas que animales racionales somos emocionales. (García 2023, p. 46). 

 

2. Metodología 
 
El autor de este artículo sitúa, ante todo, el lugar que ocupa la perspectiva epistemológica en 
el cual se inscribe y que se expresa en el constructivismo, el cual declara que el conocimiento 
es una construcción social que está sujeta a procesos de interpretación de quienes observan 
realidades, leen lo que otros han escrito o vivido y las reescriben desde un lugar de enunciación 
a través de documentos de alto impacto. 
 
En este orden de ideas, no se pretende encontrar “verdades” absolutas, sino, hacer inferencias 
sobre lo que los autores y/o escuelas de pensamiento perciben, construyen, delinean y tejen 
de acuerdo con su experiencia familiar, académica, científica y social en procesos de 
subjetivación, en este caso asociada a las pedagogías de paz. De la perspectiva anterior deriva, 
entonces, un enfoque cualitativo que permite comprender fenómenos complejos como la 
agresividad humana y la reconciliación en el contexto de pedagogías para la paz.  
 
 



10 
 

La técnica que se usó fue el análisis documental, el cual consiste en “una técnica que tiene 
como objetivo localizar, procesar y almacenar información en documentos, como primera 
etapa, para su posterior presentación, bajo las características de ser sistemática, coherente y 
argumentada, en un nuevo documento, como segunda etapa” (Martínez-Corona, 2023, p. 69). 
Se realizó una consulta en bases de datos especializadas, como ProQuest, Eric, Google 
académico, Peace Research Abstracts y JSTOR, para identificar artículos y libros relacionados, 
a partir de términos como “paz”, “pedagogía”, “cultura de paz”, “educación” y “agresividad”. 
Se tuvieron en cuenta solo artículos en español y se excluyeron escritos que no estén 
directamente relacionados con educación y paz. Se analizaron distintas posturas. El parámetro 
de búsqueda fue entre 2003 y 2023 enfocado en Colombia, como caso sui generis.  
  
Hubo integración de las categorías en una narrativa coherente que explicara las relaciones 
entre los diferentes aspectos de la agresividad, la paz y la reconciliación. La metodología 
utilizada en el estudio “Pedagogías para la paz: entre la urdimbre de la agresividad humana 
y la utopía de la reconciliación” fue integral y rigurosa, combinando diversas técnicas 
cualitativas para obtener una comprensión profunda y multidimensional de las experiencias 
y prácticas relacionadas con la paz y la agresividad. Este enfoque permitió captar la 
complejidad del tema y ofrecer una perspectiva rica y matizada sobre las pedagogías para la 
paz. 
 
Las búsquedas específicas que se realizaron se describen de la siguiente amanera: Fuentes 
consultadas: Libros, artículos y tesis de posgrado en bases de datos y sitios web. Palabras clave: 
Términos o frases específicas relacionadas con el tema utilizadas en motores de búsqueda. 
Fechas de búsqueda: Período durante el cual se realizaron la búsqueda fue entre 20023 y 2023. 
Resultados obtenidos: Se organizaron en una matriz los más relevantes o significativos. 
 

3. Resultados 
 
Usualmente existe un principio general en la pedagogía que plantea una relación intrínseca 
entre educación, sociedad y cultura, aspecto que comparten todos los documentos consultados 
en lo que se refiere a los enfoques pedagógicos en clave de construcción de paz. Ahora bien, 
indistintamente de lo que algunos llaman educación para la paz (Congote, 2003) y otros, 
pedagogías para la paz (Amézquita y Trimiño, 2020), hay acuerdo en que existen dos grandes 
campos de aplicabilidad que necesariamente se afectan: la forma como está organizado el 
sistema educativo desde su visión, misión y objetivos de formación de los ciudadanos; y por 
otra parte procesos culturales. En el primero se hablaría de una formación para la paz, mientras 
que, en el segundo de una cultura de paz, que siempre en distintos momentos terminan 
encontrándose, en tanto el sistema educativo formal es una de las fuentes de la formación 
ciudadana en general.  
 
Dicho lo anterior, los enfoques pedagógicos encontrados han hecho abordajes centrados en la 
cultura y el pragmatismo (Congote, 2003), dirigida principalmente a lograr cambios culturales 
que se han heredado desde el paradigma de la cultura patriarcal en occidente y toda su carga 
simbólica; de esa manera se trata de: 
 

Transformar, por ejemplo, el imaginario patriarcal; sustituir el poder por la autoridad 
reemplazando la práctica del “poder sobre” por el concepto de “poder de” o 
“empoderar” que supone capacitación, autonomía y voluntad; y formar una ciudadanía 
dispuesta a abordar responsablemente los cambios estructurales. (Congote, 2003, p. 59). 
 
 

 



11 
 

A partir de acciones concretas expresadas en experiencias pragmáticas exitosas que 
constituyen ejemplos que puedan ser orientadores, que van más allá de los meramente 
discursivo. 
 
Otra perspectiva sitúa lo pedagógico principalmente asociado a la formación para la 
convivencia pacífica, además de las otras tareas que le son propias a los sistemas educativo, 
esto en razón el volumen de estudios que se han realizado en Latinoamérica que dan cuenta 
de los altos niveles de violencia, entre los cuales el país que más se destaca es precisamente 
Colombia. La ruta que han adoptado quienes proponen esta perspectiva, no es solo la 
investigación que produce unas narrativas que derivan en tendencias, contextos, causas y 
consecuencias de los conflictos sociales que afectan la convivencia, sino también propuestas 
de acciones, como el programa “aulas en Paz”, el cual está más “orientado al desarrollo de 
competencias ciudadanas, es decir, hacia aquellas capacidades emocionales, cognitivas y 
comunicativas que, integradas con conocimientos y disposiciones, hacen posible que las 
personas puedan actuar de maneras constructivas en la sociedad” (Chaux, 2007, p. 37). 
 
Y es que, de acuerdo con esta mirada, además de la función que le es intrínseca a la educación 
referida a la preparación de los futuros profesionales, hay una tarea fundamental que consiste 
en preparar al mismo tiempo a los individuos para que enfrenten de otra manera las 
situaciones que afecten la paz en la vida cotidiana, de manera que claramente el enfoque 
pedagógico está situado en formar competencias para acciones concretas que redunden en 
construcción de paz en las rutinas que las personas construyen con los demás dentro de lo que 
Berger y Luckmann (2010) denominan “socialización primaria y secundaria”, no referida la 
educación formal necesariamente, sino a los procesos que indistintamente se van 
construyendo en las etapas de la vida, incluyendo la del sistema educativo.  
 
En la arena del debate hay otras apuestas interesantes que también emergieron en los 
documentos y son aquellas que han encontrado una serie de contradicciones muy frecuentes 
cuando se trata de analizar estos temas asociados a la paz, entre los discursos las normas, leyes, 
decretos y la implementación de los mismos, que no solo vienen generando poca efectividad, 
sino que las mismas prácticas educativas se fundamentan en enfoques curriculares poco 
flexibles que alimentan paradigmas de una formación instructiva que transmite una serie de 
temas sobre la paz sin contexto y acciones concretas de procesos creativos de formación para 
construir cultura de paz que redunde en contextos más amplios; es decir, la frecuencia en 
algunos momentos de convertir la cultura de paz en una “clase de paz”, o en la celebración de 
momentos puntuales que entraron a ser parte de las rutinas escolares.  
 

La Educación para la Paz es mucho más que la conmemoración de días mundiales, 
izadas de bandera alusivas y elaboración de carteleras con palomas blancas; debe 
constituirse como una dimensión global que impacte todo el currículo proyectándose a 
ser parte integradora e íntegra de todo el sistema educativo. (Villamil, 2013, p. 32). 

 
Otros apuntan a considerar que cualquier enfoque de currículo tiene que salir de las aulas y 
extenderse a la cotidianidad; de alguna manera curricularizar la vida, y enfocarse también en 
aquellas etapas donde las personas toman decisiones y en alguna medida delinean el futuro a 
partir del presente. De esa manera “la actualización de conocimientos mediante la educación 
y el aprendizaje es fundamental, para lograr la paz, especialmente, cuando dicha educación 
forma a la ciudadanía, pues a partir de los ciudadanos y de su compromiso se construye la 
paz” (Gualy, 2014, p. 69). En esa línea de argumentación, la misma autora reclama la necesidad 
de formar no solo para la paz sino en paz; es decir, se refiere a la importancia de generar el 
clima escolar adecuado que hace parte de lo que considera como currículo oculto.  
 



12 
 

Esta posición refuerza, la idea ya expuesta por otros autores, según la cual el enfoque 
pedagógico de formación para la paz comporta no solo un discurso, sino acciones que se 
desprenden de las mismas dinámicas que se desarrollan en el aula creadas por parte del 
profesor, lo que implica también climas de confianza entre todos los actores involucrados en 
el proceso de enseñanza y aprendizaje. En ese sentido, la forma cómo se concibe la flexibilidad 
curricular implica la paz como eje que transversaliza toda la formación ciudadana y se alinea 
con propuestas destacadas anteriormente, como los programas de “Aulas en Paz”.  
 
Es importante destacar la tesis que algunos autores han sostenido en los documentos 
consultados, y es aquella que plantea que, si bien la educación para la paz se ha alimentado de 
las distintas corrientes pedagógicas, y en especial de aquellas asociadas a la pedagogía critica 
en sus distintas vertientes (Freire, Giroux. McLaren, Kemmis), ésta no constituye ningún tipo 
de movimiento o escuela como tal, sino que hace parte del proceso de toma de conciencia de 
establecer un vínculo indisoluble entre educación y construcción de paz a partir de pedagogías 
que se volvieron mediaciones fundamentales para lograr cambios culturales tanto al interior 
de las instituciones que forman a los ciudadanos, como en la sociedad civil que experimenta 
multiplicidad de violencias históricas. 
 
En esa perspectiva las pedagogías tradicionales dan paso a pedagogías alternativas y “su 
desarrollo se encuentra tanto adentro como afuera de los centros escolares, por medio de la 
educación no formal, y constituye un modelo de organización y gestión pedagógica” (Gómez-
Arévalo, 2014, pp. 267-268). Según estas consideraciones, el enfoque pedagógico constituye un 
discurso organizado que se traduce en acciones concretas y que expresa una plataforma 
educativa consistente.  
 
En esta puesta en escena que se viene realizando de los distintos documentos consultados se 
resalta también el tratamiento que se hace a la historia, cuando se trata de formar para la 
construcción de paz. La historia constituye el nicho natural de la educación para la paz, no 
solo porque a través de la Ley 1732 de 2014 se haya convertido en política pública asociada 
especialmente al sistema educativo colombiano, sino porque contempla una vía más expedita 
que surge de la conciencia, el dolor y la tragedia de las comunidades que han vivido en carne 
propia durante varias generaciones violencias recicladas que como una espiral que parece de 
nunca acabar. En ese orden de ideas, dada la importancia y responsabilidad que sigue teniendo 
el sistema educativo, el grueso de los documentos consultados coinciden en que es necesario 
cambiar el paradigma tradicional sobre el cual se ha montado la enseñanza de la historia.  
 
Aunque puede haber variantes, en general hay dos visiones sobre la historia: las llamadas 
historias oficiales que se han construido desde los centros de poder y que se caracterizan entre 
otras cosas, por una concepción lineal, evolutiva y progresista enmarcada en periodos que, al 
transitar, supuestamente logran un progreso, no importan los sacrificios que implique. En esta 
perspectiva, la historia de los vencedores es la que prima, y no solo aquellos “héroes” de la 
guerra, conquista o colonización de los pueblos, sino los científicos, académicos o políticos se 
destacan en los registros. Esta perspectiva es la que tradicionalmente se ha impartidos en los 
currículos de las instituciones educativas y por extensión se ha transmitido en la cultura a 
través de dispositivos estratégicos de poder. 
 
El otro enfoque de la historia se encuentra situada en lo que Maldonado (2018) llama mirada 
compleja, que se caracteriza porque no necesariamente es lineal. “La historia es objeto de una 
construcción cuyo lugar no es el tiempo homogéneo y vacío sino otro, lleno del tiempo del 
ahora” (Walter, 2008, p. 112). 
 
 



13 
 

En ese marco anteriormente expuesto, los abordajes sobre la historia desde los distintos 
campos del saber y a partir del desarrollo de un pensamiento crítico, intentan comprenderla 
como un campo de distintas luchas de fuerza, con diversos planos, paradojas, complejidades 
y contradicciones, pero vista siempre desde las víctimas y con la responsabilidad social que 
implica su estudio. Otro aspecto de alta relevancia son las relaciones de poder que se 
construyen en condiciones asimétricas entre unos grupos y otros dentro de lo cual se disputa 
qué olvidar, que no olvidar y cuáles son los relatos que explican mejor las verdades históricas 
(Romero y Camargo 2015). 
 
En este sentido, la articulación inevitable de la historia ocurre en relación con el conflicto y eso 
es fundamental para conocer cuáles han sido los orígenes que han generado una recurrencia 
de guerras ocasionadas por múltiples factores y cómo el estado ha sido participe por acción u 
omisión de estas dinámicas a lo largo de décadas. Esta práctica de enseñanza implica que el 
docente se posicione como sujeto político e investigador para que conozca los distintos relatos 
de la historia, los analice y cree pedagogías alternativas que le permitan trabajar con sus 
estudiantes y comunidades a las que pertenece; de esa manera “es una pelea por el 
conocimiento y el profesionalismo docente de enseñar la Historia de nuestro país, con el 
objetivo de incentivar a que los estudiantes accedan a una educación completa y justa que les 
hable de la verdad” (Murillo, 2022, p. 13). 
 
Otro hallazgo importante para resaltar es que la mayoría de los autores consultados coinciden 
en plantear que “la revolución del estudio de las emociones y la inteligencia emocional de los 
últimos treinta años está alcanzando poco a poco a la propia sociedad modificando a la visión 
que tenemos sobre nuestras vidas y nuestro entorno” (Fernández-Berrocal, 2023, p. 45), y, por 
extensión tiene unas implicaciones de suma importancia para los procesos de formación que 
se ofrece en los sistemas educativos y, en especial para la implementación de pedagogías para 
la paz. 
 
En ese marco de consideración, aunque en las dos primeras décadas del siglo XXI, los 
documentos referidos a la construcción de paz consultados les han otorgado una importancia 
a las emociones, aun no tienen el lugar que deberían tener en los procesos de construcción de 
paz, sobre todo pensando en el poder que revisten para lograr cambios. No obstante, en la 
literatura consultada se pudo encontrar un aporte desde la categoría Emoción y conflicto, que, 
para el caso colombiano, aunque hay algunos avances, aún su desarrollo es desértico por la 
forma como está diseñado el sistema educativo, aunque hay experiencias interesantes en 
educación no formal, desde una perspectiva de pedagogía social. 
 
Los autores ponen de relieve la importancia de formar en el campo emocional para que los 
involucrados en los distintos conflictos aprendan a conocer sus emociones y las de los demás 
para entrar en un diálogo que permita el despojarse de prejuicios y abrirse a procesos de 
reflexión conjunta que lleve a acuerdos para generar unas nuevas relaciones. En la asimetría 
que existe, por ejemplo, entre profesores y estudiantes, o en otro tipo de interacciones humanas 
en las cuales haya dispositivos de poder, tal como lo afirman algunos autores: “Dado que la 
emoción y el conflicto hacen parte de la existencia humana, la educación emocional para la paz 
requiere el involucramiento consciente de todos los actores de la escuela, en especial –pero no 
de manera exclusiva– de aquellos que desempeñan roles de poder o autoridad ante los 
estudiantes” (Alzate Henao et al. 2021, p. 260). 
 
  



14 
 

Para el caso de las consecuencias que producen los conflictos armados, Colombia comparten 
experiencias internacionales que han implementado sistemas para sensibilizar que también se 
llaman terapias para la paz o en ocasiones toma de conciencia crítica en los cuales las 
emociones cumplen un papel fundamental, por ello, “son importantes las metodologías que 
se centran en la reparación de las afectaciones inmateriales del conflicto armado, es decir, las 
de tipo emocional. El gran desafío actual de Colombia, en cuanto a la reparación de las 
víctimas, es el reconocimiento de las heridas emocionales. Su sanación resulta esencial a la 
hora de pensar y construir la no repetición de la violencia” (Peltier-Bonneau y Szwarcberg, 
2019, p. 226). 
 

4. Discusión 
 
Los hallazgos descritos generan un escenario de discusión donde aparece el vínculo entre ética 
y aprendizaje para determinar si los procesos de autonomía de los estudiantes universitarios 
en sus dinámicas de formación académica tendientes a la formación en y para la paz, están 
influidos por un comportamiento de tipo ético que lleve a un compromiso real; es decir, se 
ponen en escena las tensiones entre el deber y la motivación (gratificación) en el ejercicio de la 
responsabilidad social. 
 
Una característica de las universidades del siglo XXI es que, si bien, son lugares donde transita 
enormes cantidades de conocimiento diverso, igualmente son escenarios multiculturales 
donde se construye convivencia desde la diferencia. En ese sentido la actitud y el desarrollo 
de autonomía frente a los aprendizajes académicos, crean puentes inevitables con la 
convivencia, la investigación y en general todos aquellos campos de fuerza complejos que 
siempre tienen de base lo ético, desde un carácter invitante (Maturana, 2010), y de sentido de 
la vida (Echeverria, 2017). Por otro lado, la articulación entre ética y autonomía implica una 
gran responsabilidad frente a los aprendizajes; es decir, al saber, por cuanto “tomar una 
decisión exige conocer las opciones de una situación en un despliegue de causas y de 
consecuencias para cada una de las opciones; no se es independiente porque uno se abstraiga 
del mundo sino porque se lo conoce” (Álvarez, 2012, p. 127). 
 
Los estudiantes de las distintas instituciones educativas, situados en contextos diversos y 
complejos, mantienen en su reserva como sujetos diversidad de comportamientos en su vida 
académica cotidiana que son el reflejo de teorías invisibles que portan en sus imaginarios. En 
sus espacios de socialización crean campos de fuerza entre la institucionalidad, los profesores, 
el currículo, la normatividad y los modelos de evaluación, como parte de la vida cotidiana.  
 
En ese sentido, como seres humanos, pertenecientes a un país, como Colombia, con una fuerte 
tradición de distintos conflictos de alta intensidad, también manifiestan contradicciones y 
paradojas que se sumergen entre los deberes que están llamados a cumplir y los derechos que 
les pertenecen como sujetos sociales y políticos. De esa manera muchas veces reproducen 
distintos tipos de violencias que afectan la convivencia y poco a poco van impactando las 
prácticas sociales negativamente, ya sea porque provienen de los territorios cargados de 
violencia que han afectado a sus familias o porque en sus dinámicas de vida familiar llegan 
contagiados de violencia a las instituciones.  
 
Lo anterior lleva al debate sobre la necesidad de formar en valores para la paz, que aparece 
como un aspecto recurrente que se articula prácticamente como un aspecto intrínseco sine qua 
non es posible el análisis sobre las distintas expresiones asociadas a la formación sobre cultura 
de paz; es decir, el componente ético constituye una estructura fundamental como quiera que 
hace parte también de las discusiones y exigencias globales en términos de lo que está llamada 
a hacer la especie humana para enfrentar los grandes problemas que enfrenta hoy el país. 



15 
 

La literatura consultada coincide en colocar la formación en valores para la paz como uno de 
los pilares básicos para lograr transformaciones que pasan por los procesos de socialización 
que se construyen en la familia, la vida en pareja, el barrio, el trabajo, las instituciones políticas 
y educativas como parte del proceso de formación en cultura política, dado que, 
independientemente del rol que cumplan los individuos, ante todo son sujetos y ciudadanos 
con derechos y responsabilidades. Como las violencias presentan varios rostros en Colombia 
“estos aprendizajes se transmiten con el propósito de construir un mundo basado en los 
valores de paz que nos dirige hacia el fin de la “espiral de la violencia” y al principio de la 
“espiral de la paz” (París-Albert, 2003, p. 316), en el entendido que dichos aprendizajes se 
generan, tanto en escenarios formales como informales. 
 
Para el caso de la promoción de valores para la paz a través de las instituciones educativas de 
niveles de formación básica y media, algunos autores plantean que es necesario revaluar las 
estrategias de enseñanza, dado que en la mayoría de ellas: 
  

Se busca promover la convivencia a través de la enseñanza de conocimientos o de 
valores. Estos enfoques tienen limitaciones debido a que ni la enseñanza de 
conocimientos -como los derechos o los símbolos patrios-, ni la transmisión de valores -
como la honestidad o el respeto a través de charlas, carteleras, canciones, fábulas y 
premios-, parecen traducirse en acciones a favor de la convivencia. (Chaux, 2007, p. 37)  

 
Por otro lado, si bien el decreto 1038 de 2015 reglamenta la implementación de la catedra de 
paz en Colombia, haciendo especial énfasis en la vivencia de valores ciudadanos y la 
enseñanza de la historia del conflicto para conocer sus orígenes, no es ni ha sido suficiente 
para contribuir a la construcción de una paz que dure en el tiempo, precisamente porque se 
realiza a través del paradigma tradicional de educación que tiende a ser más transmisionista 
en la mayoría de los centros educativos. En ese sentido, se encontró que otros autores afirma 
que “la cátedra no puede convertirse solo en la enseñanza de la historia del conflicto armado, 
exponiendo casos emblemáticos, no debe caer en la enseñanza de valores a partir de la 
reproducción enciclopédica de definiciones” (Villada y Estrada, 2018, p. 60). 
 
Y si se trata de aprovechar algunas asignaturas más asociadas al tema “el alcance de la 
formación ciudadana para la paz desde la asignatura de ética y valores va mucho más allá de 
lo formal, se trata de vivir en la cotidianidad de las interacciones sociales que ocurren en el 
sistema educativo los valores democráticos (Zuluaga, 2018), que inciden de diversas maneras 
en la construcción de una cultura de paz; y aunque hay que tener en cuenta que los espacios 
formales de educación son apenas un componente de todo el sistema social, cultural y político 
con el que las personas interactúan en la vida cotidiana, y por lo tanto no se agotan en dichos 
lugares, es necesario “crear las condiciones que hacen posible la vivencia y la práctica de 
valores que la caracterizan” (Arévalo, 2015, p. 37), desde un enfoque de formación de lo social 
y cambio cultural para aprender a convivir en paz en cualquier espacio de socialización. 
 

5. Conclusiones 
 
La conclusión del estudio enfatiza la importancia de desarrollar estrategias educativas que no 
solo abordan la violencia y la agresión como problemas a resolver, sino que también fomenten 
activamente valores y prácticas de reconciliación y convivencia pacífica, tal como lo recogen 
algunos documentos consultados, ya analizados a largo de este escrito a partir de experiencias 
exitosas in situ. En este marco, se sugiere que las pedagogías para la paz deben integrar 
enfoques interdisciplinarios que incluyan aspectos psicológicos, sociales y culturales de la 
agresividad humana. 
 



16 
 

Además, deben ser flexibles y adaptables a los contextos específicos en los que se aplican, 
reconociendo las diferencias y necesidades particulares de cada comunidad en su propio 
territorio. La literatura consultada también subraya la necesidad de una colaboración estrecha 
entre educadores, estudiantes, familias y las comunidades en los territorios para reconstruir el 
tejido social. La reconciliación no debe verse solo como una utopía, sino como un objetivo 
realista que puede lograrse mediante esfuerzos continuos y sostenidos en educación, diálogo 
y práctica comunitaria.  
 
Para Colombia constituye un reto, pues los índices de violencia por el conflicto armado en 
cada gobierno han venido en ascenso con Santos 2014-2018 las disidencias de FARC operaban 
en 56 municipios; con Duque 2018-2022, operaban en 123 municipios y ahora con Petro 2022 a 
hoy 2024 operan en 160 (Ávila, 2024); e igualmente de forma paralela las estadísticas de la 
violencia letal no asociada al conflicto armado han crecido exponencialmente (Delfos, 2024). 
En ese orden de ideas, las pedagogías para la paz son un desafío permanente en donde todos 
los pedagogos, académicos y científicos tienen responsabilidad. 
 
En ese orden de ideas, es preciso concluir finalmente que los objetivos propuestos inicialmente 
en este artículo se cumplieron en dos sentidos. Primero se logró ofrecer las bases sobre las 
cuales se han construido muchos de los comportamientos de los seres humanos en la cultura 
occidental. Estos comportamientos se fundamentan en discursos hegemónicos 
consuetudinarios que fomentan la configuración de relaciones patriarcales. A partir de este 
análisis, se ha evidenciado cómo dichas relaciones derivan en distintos tipos de violencias, 
proporcionando una comprensión profunda y crítica de las dinámicas subyacentes en la 
sociedad. 
 
Además, se ha logrado un análisis crítico más amplio del ser humano, al desentrañar los 
mecanismos culturales y sociales que perpetúan estas estructuras de poder y que se imponen 
de manera camuflada a través de creencias, mitos y teorías. Esto no solo está en relación con 
la raíz de muchas conductas y actitudes, sino que también invita a la reflexión sobre cómo se 
puede reconfigurar las interacciones y estructuras sociales para promover la equidad y reducir 
la violencia en todas sus formas. 
 
 Y, en segundo lugar, se propuso realizar un análisis crítico de la producción científica 
documental que se ha construido en dos décadas del devenir en la historia de Colombia 
asociada a pedagogías para la paz, educación para la paz y cultura de paz que haya sido 
producto de reflexiones, debates, teorías y prácticas sociales in situ. 
 
El análisis revela cómo el alto volumen de producción documental en 20 años ha contribuido 
significativamente al entendimiento y la promoción de la paz en el contexto colombiano, 
ofreciendo valiosas lecciones y perspectivas para la construcción de una sociedad más justa y 
pacífica. Al examinar críticamente estas contribuciones, se ha puesto en relieve tanto los logros 
como los desafíos persistentes en el camino hacia una cultura de paz, subrayando la 
importancia de la educación y la reflexión crítica en este proceso transformador. 
  



17 
 

6. Referencias  
 
Álvarez, H. M. M. (2012). La autonomía: principio ético contemporáneo. Revista Colombiana de 

Ciencias Sociales, 3(1), 115-132. 
https://revistas.ucatolicaluisamigo.edu.co/index.php/RCCS/article/view/880 

 
Álvaro, D. (2022). Derrida y la deconstrucción de la metafísica marxista. Contrastes. Revista 

Internacional de Filosofía, 27(3), 133-151. 
https://doi.org/10.24310/Contrastescontrastes.v27i3.13611 

 
Alzate-Henao, G. P., Bedoya-Rojas, M. M., Fajardo-Sandoval, A. M., Hoyos-Mejía, Á. D. P. y 

Ocampo-Flórez, E. (2021). Emociones, conflicto y educación: bases para pensar la 
educación emocional para la paz. Revista Eleuthera, 22(2), 246-265. 
https://doi.org/10.17151/eleu.2020.22.2.15 

 
Amézquita Aguirre, L. y Trimiño Velásquez, C. (2020). Pedagogías para la paz, la relevancia 

de la perspectiva de géneros y la interseccionalidad. Revista Historia de la Educación 
Latinoamericana, 22(35), 65-86. https://doi.org/10.19053/01227238.11918 

 
Arévalo, A. P. G. (2015). Una apuesta educativa para América Latina: educación para la paz. 

Revista Latinoamericana de Estudios Educativos, 45(1), 17-62. 
https://www.redalyc.org/journal/270/27035790002/html/ 

 
Ávila, A. (2022). El Mapa criminal en Colombia. Editorial Aguilar. 
 
Benjamín, W. (2008). Tesis sobre la historia y otros fragmentos. UNAM 
 
Berger, P. L., Luckmann, T. y Zuleta, S. (2010). La construcción social de la realidad (Vol. 975). 

Amorrortu. 
 
Boff, L. (2022). El doloroso parto de la madre tierra. Trota. 
 
Capra, F. (1996). La trama de la vida (Vol. 2). Anagrama. 
 
Chaux, E. (2007). Aulas en paz: resultados preliminares de un programa multicomponente. 

Revista Interamericana de Educación para la Democracia, 38-61. www.ried-ijed.org 
 
Comte, A. (1984). Curso de filosofía positiva: lecciones 1 y 2. FCE. 
 
Congote, L. F. M. y Contreras, J. L. R. (2003). Hacia una educación para la paz: estado del arte. 

Acodesi. 
 
Delfos Centro de Análisis de Datos UEC. (2024). Homicidios en Colombia 20023-2023. 

https://www.uexternado.edu.co/delfos-centro-analisis-datos/ 
 
Echeverría, R. (2017). Ontología del lenguaje. Ediciones Granica SA. 
 
Fernández-Berrocal, P. (2023). Inteligencia emocional: aprender a gestionar las emociones. 

Shackleton Books. 
 
Freud, S. (1986). El malestar en la cultura. Levosas Editora. 
  

https://revistas.ucatolicaluisamigo.edu.co/index.php/RCCS/article/view/880
https://doi.org/10.24310/Contrastescontrastes.v27i3.13611
https://doi.org/10.17151/eleu.2020.22.2.15
https://doi.org/10.19053/01227238.11918
https://www.redalyc.org/journal/270/27035790002/html/
https://www.uexternado.edu.co/delfos-centro-analisis-datos/


18 
 

García Villegas, M. (2023). El país de las emociones tristes. Una explicación de los pesares de Colombia 
desde las emociones, las furias y los odios. Ariel. 

 
Geertz, C. (1998). La interpretación de las culturas. Gedisa. 
 
Gómez-Arévalo, A. P. (2014). Del presente al futuro: de la educación para la paz a la pedagogía 

para la paz. Ra Ximhai, 10(2), 257-289. 
 
González, M. E. N. (2021). Aproximación teórica para entender la violencia desde un enfoque 

crítico. Telos: Revista de Estudios Interdisciplinarios en Ciencias Sociales, 23(2), 305-324. 
https://orcid.org/0000-0002-7045-1400 

 
Gualy, L. F. (2014). Construcción de cultura de paz en América Latina desde la educación 

superior. Revista de la Universidad de la Salle, 2014(65), 51-84. 
https://ciencia.lasalle.edu.co/ruls/vol2014/iss65/4 

 
Hobbes, T. (1992). Leviatán: o la materia, forma y poder de una república, eclesiástica y civil. Fondo 

de Cultura Económica. 
 
Lorenz, K. (1998). Sobre la agresión: el pretendido mal. Siglo XXI. 
 
Maldonado, C. (2018). Política + tiempo = Biopolítica, Complejizar la política. Editorial Desde 

Abajo. 
 
Martínez-Corona, J. (2023). Guía para la revisión y el análisis documental: propuesta desde el 

enfoque investigativo. Ra Ximhai, 19(1). 
 
Maturana, H. (2010). El sentido de lo humano. JC Sáez Editor. 
 
Maturana, H. (2018). La revolución reflexiva. Paidós. 
 
Moñivas, J. R. (2022). La sociedad a medias. Hacia una definición de los rasgos de la socialidad 

humana. Revista Centra de Ciencias Sociales, 1(1), 133-150. 
https://centracs.es/revista/index 

 
Montagu, A. (1990). La naturaleza de la agresividad humana. Ariel. 
 
Murillo Morales, A. M. (2022). Historia Reciente de Colombia para la construcción de Ciudadanía 

memorial. Un acercamiento a la construcción de la memoria Histórica del municipio de Neira 
[Tesis de grado]. Universidad de Caldas. 

 
París-Albert, S. (2003). La Conflictología: un aprendizaje positivo de los conflictos. Convergencia 

Revista de Ciencias Sociales, 33. 
 
Peltier-Bonneau, L. y Szwarcberg, M. (2019). Transformación de las emociones en las víctimas 

del conflicto armado para la reconciliación en Colombia. Desafíos, 31(2), 197-229. 
 
Rivera, É. (2023). Fenomenología para la subversión de la razón moderna patriarcal, colonial 

y antropocéntrica. Debate Feminista, 65. https://n9.cl/ttr5g 
  

https://orcid.org/0000-0002-7045-1400
https://ciencia.lasalle.edu.co/ruls/vol2014/iss65/4
https://centracs.es/revista/index
https://n9.cl/ttr5g


19 
 

Romero, M. y Camargo, D. (2015). La enseñanza de los pasados presentes: El caso de la Cátedra de la 
paz en Colombia (Ley 1732 de 2014). En II Simposio Internacional de Formación de 
Educadores. Hal Open Science, pp. 1-16. https://shs.hal.science/halshs-01563636 

 
Sánchez, M. A. F. M. (2020). La agresividad humana y sus interpretaciones. La Albolafia: Revista 

de Humanidades y Cultura, 20, 427-441. 
 
Smith, A. (2024). La riqueza de las naciones. Pavón Vasconcelos Ediciones. 
 
Villada, M. I. y Estrada, J. C. (2018). Aportes para pensar la cátedra de la paz desde las 

resistencias y proyectos de paz de los grupos étnicos en Colombia. Revista Ratio Juris, 
13(26), 43-67. https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=19557 

 
Villamil, M. (2013). Educación para la Paz en Colombia: una búsqueda más allá del discurso. 

Espiral, Revista de Docencia e Investigación, 3(2), 25-40. 
 
Zuluaga, P. (s.f.). Pedagogías para la paz en Colombia: un primer acercamiento. Ciudad Paz-

ando, 11(2), 61-71. https://doi.org/10.14483/2422278X.13177 
 
 

CONTRIBUCIONES DE AUTORES/AS, FINANCIACIÓN Y 
AGRADECIMIENTOS 

 
Contribuciones de los/as autores/as: 
Conceptualización: Burgos Acosta,Juan José; Rodríguez Acosta, Edna Virginia;  Barahona 
Rojas, Ana Yadira; Juliao Vargas, Clara Stella; Software: Burgos Acosta,Juan José; Rodríguez 
Acosta, Edna Virginia;  Barahona Rojas, Ana Yadira; Juliao Vargas, Clara Stella; Validación: 

Burgos Acosta,Juan José; Rodríguez Acosta, Edna Virginia;  Barahona Rojas, Ana Yadira; 
Juliao Vargas, Clara Stella; Análisis formal: Burgos Acosta,Juan José; Rodríguez Acosta, Edna 
Virginia;  Barahona Rojas, Ana Yadira; Juliao Vargas, Clara Stella; Curación de datos: Burgos 
Acosta,Juan José; Rodríguez Acosta, Edna Virginia;  Barahona Rojas, Ana Yadira; Juliao 
Vargas, Clara Stella; Redacción-Preparación del borrador original: Burgos Acosta,Juan José; 
Rodríguez Acosta, Edna Virginia;  Barahona Rojas, Ana Yadira; Juliao Vargas, Clara Stella; 
Redacción-Re- visión y Edición: Burgos Acosta,Juan José; Rodríguez Acosta, Edna Virginia;  
Barahona Rojas, Ana Yadira; Juliao Vargas, Clara Stella; Visualización: Burgos Acosta,Juan 
José; Rodríguez Acosta, Edna Virginia;  Barahona Rojas, Ana Yadira; Juliao Vargas, Clara 
Stella; Supervisión: Burgos Acosta,Juan José; Rodríguez Acosta, Edna Virginia;  Barahona 
Rojas, Ana Yadira; Juliao Vargas, Clara Stella; Administración de proyectos: Burgos 
Acosta,Juan José; Rodríguez Acosta, Edna Virginia;  Barahona Rojas, Ana Yadira; Juliao 
Vargas, Clara Stella; Todos los/as autores/as han leído y aceptado la versión publicada del 

manuscrito: Burgos Acosta,Juan José; Rodríguez Acosta, Edna Virginia;  Barahona Rojas, Ana 
Yadira; Juliao Vargas, Clara Stella. 
 
Financiación y Agradecimientos: Este artículo se deriva de un proyecto de investigación 
financiado por la Universidad Colegio Mayor de Cundinamarca que termina en el año 2024 y 
que lleva por nombre “Cátedra virtual de Cultura de Paz, una propuesta transversal a la 
formación integral, en el ámbito académico universitario, en el marco de las recomendaciones 
del informe final de la comisión de la verdad”. Un especial agradecimiento a la Institución por 
apoyar los procesos de investigación y generar índices de cohesión entre grupos de 
investigación, tanto internos como externos. 
 
 

https://shs.hal.science/halshs-01563636
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=19557
https://doi.org/10.14483/2422278X.13177


20 

AUTOR/ES: 

Juan José Burgos Acosta 
Universidad Colegio Mayor de Cundinamarca, Colombia. 

Juan José Burgos Acosta, tiene un posdoctorado en Educación, Ciencias Sociales e 
Interculturalidad; es Doctor en Educación, Magister en Educación y Magister Estudios Políticos; 
es investigador categorizado por el Ministerio de Ciencia, Tecnología e Innovación de Colombia; 
con larga experiencia como profesor en educación superior y ha realizado publicación de libros, 
capítulos de libros y artículos en distintas revistas especializadas. 
juanj.burgos@unicolmayor.edu.co 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-6066-0903 

Edna Virginia Rodríguez Acosta 
Universidad Colegio Mayor de Cundinamarca, Colombia. 

Edna Virginia Rodríguez Acosta, es Magister en Planeación Socioeconómica, Universidad 
Colegio Mayor de Cundinamarca, Facultad de Ciencias Sociales. Experiencia como docente e 
investigadora con publicaciones de libros y revistas 
evrodriguez@unicolmayor.edu.co 

Orcid: https://orcid.org/0000-0003-2787-7921 

Ana Yadira Barahona Rojas 
Universidad Colegio Mayor de Cundinamarca, Colombia. 

Ana Yadira Barahona Rojas, es Magister en Familia, Educación y Desarrollo. Universidad 
Colegio Mayor de Cundinamarca, Facultad de Ciencias Sociales. Experiencia como docente e 
investigadora con publicaciones de libros y revistas 
aybarahona@unicolmayor.edu.co 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9722-5403 

Clara Stella Juliao Vargas 
Corporación Universitaria Minuto de Dios UNIMINUTO, Colombia. 

Clara Stella Juliao Vargas, es Doctora en Paz, Conflictos y Democracia, Corporación universitaria 
Minuto de Dios UNIMINUTO Facultad de Ciencias humanas y Sociales. Amplia experiencia 
como docente e investigadora con publicaciones de libros y revistas 
csjuliao@uniminuto.edu 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-7103-174X 

mailto:juanj.burgos@unicolmayor.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-6066-0903
mailto:evrodriguez@unicolmayor.edu.co
https://orcid.org/0000-0003-2787-7921
mailto:aybarahona@unicolmayor.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-9722-5403
mailto:csjuliao@uniminuto.edu
https://orcid.org/0000-0002-7103-174X

	Pedagogías para la paz: entre la urdimbre de la agresividad humana y la utopía de la reconciliación
	1. Introducción
	1.1. Las complejidades de la condición humana
	1.1.1. Mitos, relatos y teorías: una construcción cultural
	1.1.2. Cultura de paz: un reto permanente


	2. Metodología
	3. Resultados
	4. Discusión
	5. Conclusiones
	6. Referencias
	CONTRIBUCIONES DE AUTORES/AS, FINANCIACIÓN Y AGRADECIMIENTOS




